
A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 44 

http://doi.org/10.17721/2519-4801.2019.2.03 
 

 
 

ОБРАЗ РАЮ У «КАЗАНІ НА БЛАГОВІЩЕННЯ ПРЕСВЯТОЇ БОГОРОДИЦІ» 
ЙОАНИКІЯ ҐАЛЯТОВСЬКОГО 

 
Лілія Бомко 

 
The image of Paradise in «The Sermon on the Annunciation to the Holy Virgin»  

by Ioanikii Galiatovskii 

 
Liliia Bomko 

         
The article attempts to analyse the image of paradise in  “The Sermon on the Annunciation of 

the Holy Virgin" from the collection "The Key of Understanding" (1659) by Ioanikii Galiatovskii. 
Paradise in his sermon is depicted as a hierarchical structure of the nine Angelic Choirs: the Angels, 
the Archangels, the Principality, the Authority, the Mastery, the Parish, the Throne, the Cherubim, 
and the Seraphim. Comparing the angelic choirs of Galiatovskii and the depiction of celestial choirs 
in «The Mirror of Theology» (1618) by Cyryl Trankvylion Stavrovetskyi, one can see some 
differences, including a change in the sequence of arrangement of angelic choirs and in the 
semantics of names, which Galiatovskii supplements with explanations of the saints' presence on 
all choirs. The theme of the Annunciation that becomes the beginning of the salvation of the 
human soul is brought closer to the understanding of paradise. If one compares the preaching on 
Gospel with a painting one can easily grasp substantial differences in the interpretation. 
Galiatovskii does not follow the biblical story of the Annunciation, which tells how did the 
Archangel Gabriel appear to the Holy Virgin and inform her of the birth of Christ. Instead, he 
interprets this event in anagogical (spiritual sense), describing paradise and the Blessed Virgin in a 
similar way. Visual art closely follows the biblical text when depicting the Annunciation – the Holy 
Virgin and the Archangel, who holds a white lily that means god news, are surrounded by several 
tiny angels that are holding a white lily flower (like in the painting by the French artist Philip de 
Champaign "Annunciation", 1644). Interestingly, the interpretation of the Annunciation in Ioanikii 
Galiatovskii’s writing is close to the theme of the Assumption. One might mention the painting 
"Assumption of the Virgin" (1475 - 1476) by the Italian artist Francesco Botticini, who depicted the 
Holy Virgin standing next to the hierarchical structure of the nine Angelic Choirs. 

Keywords: image of Paradise, Ioanikii Galiatovskii, Annunciation, Virgin Mary, Angelic Choirs.  
 
Поняття раю передає уявлення про місце повного блаженства в Бога Творця. 

Старозавітний рай – це «Едем», райський сад, який Бог створив для життя перших людей – 
Адама і Єви. За свій непослух, як відомо, вони втратили рай, отже, можливість бачити Бога як 
найвищу досконалість та насолоду (Тома 2011, с. 237).  

Лише Божий Син своїм Різдвом і Воскресінням урятував душі людей для вічного життя. 
Новозавітний рай асоціюється з Небом, а відтак з прийдешнім Царством Божим, з 
Небесними Сіоном, Єрусалимом, Містом, Церквою. Розуміння раю засноване на основі 
другого Пришестя Христа і картин Страшного Суду, після якого праведні люди зможуть 
піднятися до очікуваного Царства Небесного: «є герменевтика Бога, який прийде, 
герменевтика Царства, яке гряде» (Рікер 2002, с. 54).  



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 45 

Тлумачення раю у проповідях 
Йоаникія Ґалятовського здійснюється 
у метафізичному осмисленні смерті й 
перспективи вічного життя. 
«Майбутнє Бога – це спасіння для 
того, хто розуміє тепер як 
присутність Бога і як годину спасіння» 
(Каспер 2008, с. 76). Ґалятовський 
традиційно тлумачить теперішнє, як 
підготовку до вічного буття, де 
«бути» означає цілковите підкорення 
здійсненню Божої Волі, наголошуючи 
на дочасності, марноті  земного 
життя або ж інтерпретує його як 
випробування, тортури тощо. 
Контраст між двома світами 
зливається у третьому – 
метафізичному, в якому 
стверджується авторська 
самокомунікація: «такъ и ѧ 
сподѣваюсѧ, же и мои Б[о]гъ оуста 
ωтворит и наɣчит мене, що маю 
мовити» (Ґалятовський 1659, с. 429).  

Найбільш розлогу інтерпретацію теми Небесного життя Ґалятовський подає в «Казані на 
Благовіщення Пресвятої Богородиці», де сказано: «Маєт пр[е]ч[и]стаѧ Д[і]ва м[ѣ]сце и в 
н[е]бѣ межи всѣми А[н]гг[е]лами, которых єст девѧт Хоров» (Ґалятовський 1659, с. 434). 
Образ раю співвідноситься з дев’ятьма Ангельськими Хорами. Пречиста Діва «має місце» на 
кожному з цих хорів. Структура раю – ієрархічна: від нижчого – до вищого. Біблійний образ 
«Хору» – сотеріологічний рай – оселя: «Багато осель у домі Мого Отця; а коли б то не так, то 
сказав би Я вам, що йду приготувати місце для вас?» (Ів. 14: 2), –  візуалізується у проповіді 
Йоаникія Ґалятовського як міра наповнення кожного рівня, що залежить від кількості добрих 
справ людини: у кого їх менше – буде жити в нижчому хорі, у кого більше – у вищому.   

У проповіді «На Благовіщення Пресвятої Богородиці», долаючи «поріг смерті», 
Ґалятовський говорить про життя. Історія свята розповідає про появу Архангела Гавриїла Діві 
Марії, який сповістив їй про народження Христа: «Радій, благодатна, Господь із тобою! Ти 
благословенна між жонами!» (Лк. 1: 28). Мить Благовіщення дивовижно зворушлива, тому 
часто постає на полотнах малярів, а особливо  – у роботах барокових майстрів. Їхні 
інтерпретації передають буквальний сенс свята. Сюжетну канву творять образи Діви Марії і 
Архангела Гавриїла, який тримає білу лілею – символ благої звістки. Один з таких прикладів у 
живописі – картина французького художника Філіпа де Шампеня «Благовіщення» (1644 р.) 
[іл. 1].  

Зображення спрямовує наше бачення на співіснування двох світів – земного – кімнати з 
розгорненою книгою, відчиненими тумбою з книгами всередині і дверима з виглядом на 
місто. Небесного – малих ангелів і голуба у Божому сяйві. Деталізація доповнює центральні 
образи – Пресвятої Діви й Архангела, відкриваючи передісторію та продукуючи 
розпорошення семантичного ядра в інтерпретаціях. І те, що можна доосмислити –  
закодоване у додаткових образах: голубі, книгах, відчинених дверях тощо.   

Іл. 1 Філіп де Шампень «Благовіщення»  

© Metropolitan Museum of Art 



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 46 

Тлумачення Благовіщення у казані Йоаникія Ґалятовського відкриває анагогічний 
(духовний) сенс свята. Розширюючи семантику події, проповідник, апелює, здавалося б, до 
далекого майбутнього, до невідомої вічності. Проте свято Благовіщення отеперішнюється у 
світлі Пресвятої Діви і проникає крізь межу часу. Відтак Ґалятовський створює в тексті образ 
раю, пояснюючи незбагненну велич Богородиці.  

Піднесення святих до Ангельських Хорів зумовлене тим, що «зо всѣх Хорωв выпали 
А[н]гг[е]ли пышнїи» (Ґалятовський 1659, с. 434). Щоб заповнити цю прогалину і оселитись у 
місці Ангелів, благочестива душа людини здійснює «катарсичний рух духовного піднесення», 
який «виникає на основі, закладеній не нею самою, а «мудрим будівничим» (1Кор. 3: 10)» 
(Яус 2011, с. 124).  

Мотив піднесення до Бога відкривається у структурі раю, де кожний наступний хор 
розташований вище і, відповідно, ближче до Бога. Так, в дев’ятому Хорі Серафимів будуть 
мешкати мученики –  ті, які найбільше люблять Бога і готові пролити свою кров за Христа. 
Отож, очищення душі відбувається через «катарсичний досвід», який впродовж життєвого 
шляху людини виростає від «перетворення збурених емоцій на готовність душі слідувати за 
Христом» (Яус 2011, с. 127) і до приготовленого Ним місця. Відтак, у кожному з дев’яти хорів 
відчитується код зближення з Богом, які розглянемо детальніше. 

1. Перший, Ангельський хор – найнижчий у небесній ієрархії. За означенням Йоаникія 
Ґалятовського, після смерті там будуть мешкати малі діти, вдови і ті, хто живуть у шлюбі. 
Прикметно, що цей рівень заселяють найближчі до людей, «малі Ангели», ті, які оберігають 
людей: «бо А[н]гг[е]ли малыи послɣги Б[о]ӡскїи ωтправɣютъ, стерегɣгутъ людей завше на 
кождом мѣстцɣ, ωт всегω злого, и ωйӡамɣютъ ωт Б[ог]а людєм малыи речи» (Ґалятовський 
1659, с. 435).  

2. У другому, Архангельському Хорі житимуть Учителі Церкви, «которыи великимъ 
Монархом и Потентатом свѣта тогω, великїи речи ωӡнаймɣют, ωӡнаймɣют волю Б[о]жію и 
прикаӡанѧ Б[о]жіи, которыи повинни ωны заховати» (Ґалятовський 1659, с. 436). Архангели, 
як вісники, передають повідомлення «великим людям» «великих речей» від Бога. 
Ілюстрацією розповіді про «старших ангелів» слугує новозавітна історія про з’явлення 
Архангела Гавриїла Захарію з доброю звісткою про те, що його дружина Єлизавета народить 
Івана Хрестителя.  

3. Третій Хор – Князівства, де мешкатимуть «прєложоныи»: князі, королі, царі і всі 
«старші»: «которыи меншими людми добре рѧдѧт, ведлɣг приказаӡанѧ Б[о]жогω» 
(Ґалятовський 1659, с. 437).  

4. У четвертому Хорі – Власті житимуть люди, які приборкують злих духів, маючи над 
ними владу. З того хору був Рафаїл, про якого розповідає біблійна Книга Товита як про 
вірного провідника сина Товита Товії. У контексті тлумачення четвертого хору, проповідник 
посилається на один зі сюжетів – прогнання Рафаїлом злого духа Азазеля, мимоволі вводячи 
в текст невелику цитату-алюзію: «з того Хорɣ был Рафаилъ, который порвал Асмодеа дɣха 
злого и привѧӡал єгω на пɣщи Єгνпетской, жебы Товїи не ӡашкодилъ» (Тов. 8, 3) 
(Ґалятовський 1659, с. 439).  

5. До п’ятого Хору – «Моцарства», потраплять люди, які в земному житті допомагають 
стверджуватись Божій Волі, тобто здійснюють чуда: «на прикладъ котрыи в болотѣ бɣдɣчи не 
калѧютсѧ» (Ґалятовський 1659, с. 439). Порівняння тіла з болотом, спричинене вразливою 
людською натурою забруднювати своє тіло різними гріхами. Драматичності сприйняття 
додає цитата Апостола Павла: «Нещасна я людина!.. Хто мене визволить від тіла цієї смерти? 
(Рим. 7, 24). Водночас наголос падає на тілесності незабрудненої гріхами. Про цих людей 
Ґалятовський говорить як про святих, які будуть жити між Митарствами. Прикладами 
слугують чуда Ангелів про урятування трьох юнаків – Шадраха, Мешаха та Авед-Неґо з 



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 47 

вогненної печі (Дан. 3: 23-28). А друге, найпевніше з Баронія, вчинене Пречистою Дівою – 
чудо урятування єврейського сина, який прийшов до церкви з християнськими дітьми, 
споживаючи з ними Євхаристію, за що його батько покарав, вкинувши у вогненну піч 
(Ґалятовський 1659, с. 440).  

6. Шостий Хор – Панства, будуть населяти «Дівственники», «Законники», 
«Пустельники», тобто ті, хто, володіючи своїм тілом, не чинять гріхів. Їхня особливість в тому, 
що вони панують над іншими Ангелами: «и мѣсто слɣгъ А[н]гг[е]ловъ дрɣгихъ маютъ» 
(Ґалятовський 1659, с. 441). Із того хору був Ангел, який з’явився святому Івану Богослову: «А 
по цьому я бачив чотирьох Ангелів, що стояли на чотирьох кутах землі та тримали чотири 
земні вітри, щоб вітер не віяв на землю, ані на море, ані на жодне дерево» (Об. 7, 1).  

7. Хор Тронів населятимуть справедливі судді: «котрыи справедливе сɣдѧт богатого и 
ɣбогого, знаємого и не знає мого, бо Θроны справедливост Б[о]ӡскɣю в себѣ маютъ, и людей 
справедливости наɣчают» (Ґалятовський 1659, с. 442). За ілюстрацію проповідник подає 
Даниїлове Пророцьке видіння чотирьох звірів, акцентуючи на тому престолі, на якому сидів 
Бог Отець: «а престол Його – огняне полум’я, колеса Його – палахкотючий огонь» (Дан. 7, 9).  

8. У Хорі Херувимів житимуть Апостоли і Пророки, «котрыи маютъ в собѣ м[у]дрост, 
вѣдают таємныц Боӡскихъ наɣчаютъ» (Ґалятовський 1659, с. 443). Зіставлення базується на 
основі двох виявів Великої Мудрості – в людях та ангелах. Якщо Херувими в небесному світлі 
провадять людей до Божих таємниць, то Апостоли й Пророки знаходять це світло мудрості 
на землі і несуть його з собою до раю.  

9. Найближчий до Бога – Хор Серафимів, до якого зможуть піднестися мученики. 
Завдяки своїй істинній любові вони доводять тезу, що «людську душу для того створено, щоб 
вона нескінченно любила найвищу сутність» і якщо вона слідує своєму призначенню, то її 
сотворено для вічного життя (Кентерберійський 2012, с. 145). Образ Серафимів, які 
«найбарӡѣй любовїю до Б[ог]а запалѧютсѧ и людей побɣждаютъ, жебы Б[ог]а любили» 
(Ґалятовський 1659, с. 444), висвітлений у старозавітній цитаті: «І прилетів до мене один з 
Серафимів, а в руці його вугіль розпалений, якого він узяв щипцями з-над жертівника. І він 
доторкнувся до уст моїх» (Іс. 6: 6-7). Метафора вугілля є тією любов’ю Серафимів, яку вони 
запалюють до Бога і пробуджують до неї людей. Досконала любов Серафимів, а також 
прирівняних до них мучеників у наслідуванні їм, «повинна дозволити реальності Бога 
розширити рамки наших думок, щоб вони стали гідними Бога, якого ми прагнемо» (Вилкен 
2015, с. 100).  

Отож, дев’ятирівневий образ раю у «Казані на Благовіщення Пресвятої Богородиці» 
Йоаникія Ґалятовського умовно можна поділити на три цикли, кожний з яких охоплює три 
Хори. Перша тріада: Ангели, Архангели, Князівства є посланцями. Будучи найближче до 
людей, вони оберігають та допомагають їм. Друга (середня): Владний Хор, Митарства, 
Панства мають владу над злими духами та над тілом. А третя (найвища): Трони, Херувими й 
Серафими. 

Традиція інтерпретації небесної ієрархії закладена ще у творах ранніх Учителів Церкви – 
Кирила Єрусалимського, Івана Золотоустого (IV), Діонісія Ареопагіта і продовжена в 
ранньобароковій практиці, зокрема, в Кирила Транквіліона Ставровецького.  У його книзі 
«Зерцало богословии» (Почаїв, 1618 р.) образ раю зображений як «мѣсто н[е]б[е]снои 
краины» (Ставровецький 1618, арк. 15зв.); «девѧтеры н[е]б[е]са оумной висоти» 
(Ставровецький 1618, арк. 8зв.); «дывнии двори ωтца моєго; девѧтєры ωкрɣжньй пресвѣтлый 
небеса. В них жє поставлєни, и раӡдѣлєныи родове, девѧт чиновъ а[н]гг[е]лъскихъ» 
(Ставровецький 1618, арк. 12). Опис небес супроводжується вченням про причину падіння 
Люцифера з десятого хору, який порушив небесну гармонію: «сътворивъ ихъ исперва б[о]гъ; 



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 48 

и раздєливъ на дєсѧт полковъ. Инѣ жє десѧтыи оуклонивсѧ къ sломɣ; и ωтпавъ свѣтлости 
н[е]б[е]снои зо всѣмъ полкомъ своимъ» (Ставровецький 1618, арк. 32).  

Для порівняння, у Кирила Ставровецького небесні рівні розташовані наступним чином: 
перший – Престоли або Трони; другий – Херувими: «оумноженный разɣмъ»; третій – 
Серафими: «пожигатєлѣ»; четвертий – «Г[оспо]дства» (Панства); п’ятий – Сили (Митарства); 
шостий – «Власти» («Владзы»); сьомий – Початки; восьмий – Архангели: «звѣрхныи над 
посланци»; дев’ятий – Ангели (посланці) (Ставровецький 1618, арк. 33).  

В образі раю Йоаникія Ґалятовського не знайдемо згадок про десятий хор. Зауважуючи, 
що ангели впали з кожного хору, автор зображує небесну прогалину як недостатність добра.  
Сюжет інтерпретації апелює у вічне майбутнє, де на дев’яти Ангельських Хорах житимуть 
святі. Навіть зло постає як гріхи, які потрібно подолати. Загалом, «Казаня на Благовіщення 
Пречистої Богородиці» вже тематично спонукає до піднесення у наслідуванні Пресвятої Діви. 
Відтак, тлумачення небесної ієрархії починається від найнижчих хорів і закінчується 
найвищими. Окрім того, картина небесних хорів у творі Ґалятовського постає зі змінами 
послідовності розміщення ангельських хорів та семантики  назв. Диференціація починається 
вже у найвищому: у Кирила ним є «Престоли» (Трони), а в Йоаникія – Серафими. А Хор 
Тронів – розташований нижче, після Серафимів і Херувимів.  

Отже, рай у проповіді на Благовіщення має вигляд ієрархічної структури дев’яти 
Ангельських Хорів, вище над якими перебуває Бог. Рецепція читання, залежна від «ясності 

духовного зору» (Джиджора 2018, с. 133) і спрямовує свідомість читача до містичного 
піднесення, завдяки чому земне життя сприймається як певний етап із цілісності буття, від 
якого залежить міра наближення до Вічного. Цьому надчуттєвому осягненню раю передують 
раціональні пояснення, більша частина яких почерпнута зі Святого Письма.  

На основі зіставлення з «Зерцалом богословії» Кирила Транквіліона в небесній ієрархії 
Йоаникія Ґалятовського виокремлюються деякі відмінності від традиційного зображення. 
Рай у його проповіді – це також Пречиста Богородиця, бо вона хоч «має місце» на кожному 
Ангельському Хорі, але перебуває вище над усіма ангелами, поруч з Пресвятою Трійцею.  

Образ раю на картині Франческо Ботічінні «Успіння Пресвятої Богородиці» (1475 – 1476 
рр.) [іл. 2] дуже близький до того, який подає Ґалятовський у «Казані на Благовіщення 
Пресвятої Богородиці». Промовисте зображення раю в Ботічінні у верхньому ярусі містить  

Іл. 2 Франческо Ботічінні 

«Успіння Пресвятої 

Богородиці» (джерело:  

https://en.wikipedia.org/wik

i/Assumption_of_the_Virgin

_(Botticini) 



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 49 

дев’ять ангельських хорів і Пресвяту Трійцю, поряд з якою Пречиста Діва. А в нижньому – її 
гріб, у якому ростуть лілеї і людей навколо. У картині відчитується післявідчуття руху 
сходження Пречистої Богородиці до Бога через ангельські хори і її слава.  

Не випадково образ раю в казані Йоаникія Ґалятовського подібний з візуальним його 
відображенням на картинах західноєвропейських митців. Адже творчість Йоаникія 
відображає поривання з традиційним проповідуванням і наближує до манери тогочасних 
католицьких теологів і проповідників, про що більше скаже огляд його «бібліотечного 
ресурсу» (Див. Яковенко 2017, с. 97-167). Відхід Ґалятовського від східного вчення про 
Ангельські Хори спостерігаємо у порівнянні з класичним прикладом тлумачення  Кирила 
Ставровецького.  

Отже, образ нового Раю завершується у Богородиці, про що йдеться у «Казані на 
Благовіщення Пресвятої Богородиці» Йоаникія Ґалятовського. Ця тема ширше представлена 
у другому казані на Благовіщення, де проповідник говорить про одинадцять небес і порівнює 
їх із Пречистою Дівою.  

Взаємодія розглянутих текстового й візуального матеріалів має непослідовний характер 
подібності, що варіюється в образній системі Діви Марії та Ангелів.  

 
Список використаної літератури 

 
АКВІНСЬКИЙ, ТОМА, СВ., 2011, Компендіум теології. Київ.: Інститут релігійних наук св. Томи 

Аквінського. 

ВИЛКЕН, Р. Л., 2015, У пошуках обличчя Божого: Ведення у богослов’я ранньої Церкви. Львів: 

УКУ. 

ҐАЛЯТОВСЬКИЙ, Й., 1659, Ключ розуміння. Київ: Друкарня Києво-Печерської лаври.  

ДЖИДЖОРА, Є., 2018, Гімнографія  Київської Русі XI – XIII сторіч: структурне ціле канону 

мінейного циклу. Одеса: Астропринт.  

КАСПЕР, В., 2008, Ісус Христос. Київ: ДУХ І ЛІТЕРА.  

КЕНТЕРБЕРІЙСЬКИЙ, А., 2012, Монологіон. Прослогіон. Львів: УКУ. 

РИКЕР, П., 2002, Конфликт интерпретаций. Москва: КАНОН.  

СТАВРОВЕЦЬКИЙ, К. Т., 1618, Зерцало богословії. Почаїв: Друкарня монастиря. 

ЯКОВЕНКО Н., 2017, У пошуках Нового неба: Життя і творчість Йоаникія Ґалятовського. Київ: 

Лаурус; Критика. 

ЯУС, Г. Р., 2011, Досвід естетичного сприйняття і літературна герменевтика. Київ: 

Основи.  

 
References 

 
AKVINSKIY, TOMA, SV., 2011, Kompendium teologii. Kyiv.: Instytut religiynyh nauk sv. Tomy 

Akvinskogo.  

VYLKEN, R. L., 2015, U poshukah oblychya Bozhogo: Vedennya u bogoslovya rannoii Cerkvy. Lviv: 

Ukrainskyy Katolyckyy Universytet.  

GALYATOVSKYY, Y., 1659, Kliych rozuminnya. Kyiv: Drukarnya Kyyevo-Pecherskoii lavry. 

DZHYDZHORA, E., 2018, Gimnografiya Kyiivskoii Rusi XI – XIII storich: strukturne cile kanonu. 

Odesa: Astroprynt. 

KASPER, V., 2008, Isus Khrustos. Kyiv: DUKH I LITERA. 

KENTERBERIYSKYY, A., 2012, Monologion. Proslogion. Lviv: Ukrainskyy Katolyckyy Universytet. 



A N C I E N T ,  M E D I E V A L  A N D  E A R L Y  M O D E R N  A R T    

 

 

TEXT AND IMAGE: ESSENTIAL PROBLEMS IN ART HISTORY. 2019. 2(8) | 50 

RYKER, P., 2002, Konflykt interpretacyy. Moskva: KANON. 

STAVROVECKYY, K. T., 1618, Zercalo bogoslovii. Pochaiiv: Drukarnya monastyrya. 

Yakovenko N., 2017, U poshukakh Novogo neba: Zhyttya I tvorchist Yoanykiya Galyatovskogo. Kyiv: 

Laurus; Krytyka.  

YAUS, G. R., 2011, Dosvid estetychnogo spryynyattya I literaturna germenevtyka. Kyiv: Osnovy.  

 
Образ раю у «Казані на Благовіщення Пресвятої Богородиці» 

Йоаникія Ґалятовського 
 
У статті зроблено спробу проаналізувати образ раю на основі «Казаня на 

Благовіщення Пресвятої Богородиці» зі збірки «Ключ розуміння» (1659 р.) Йоаникія 
Ґалятовського. Рай у його проповіді зображено у вигляді ієрархічної структури дев’яти 
Ангельських Хорів: власне Ангели, Архангели, Князівства, Власті, Митарства, Панства, 
Трони, Херувими, Серафими. Порівнюючи ангельські хори у Ґалятовського і картину 
небесних хорів у «Зерцалі богослов’я» (1618 р.)  Кирила Транквіліона Ставровецького, 
можна зауважити деякі відмінності, зокрема зміну в послідовності розташування 
ангельських хорів та в семантиці  назв, які Ґалятовський доповнює поясненнями про 
перебування святих на всіх хорах. До розуміння раю наближає тема Благовіщення, яка 
стає початком спасіння людської душі. Цим образом Йоаникій Ґалятовський пояснює 
незбагненну велич Богородиці. Порівняння благовіщенської проповіді з малярськими 
сюжетами виявляє характер інтерпретаційних відмінностей. Ґалятовський не 
дотримується біблійної історії Благовіщення, що  розповідає про появу Архангела Гавриїла 
Діві Марії, який сповістив їй про народження Христа. Натомість тлумачить цю подію в 
анагогічному (духовному сенсі), зображуючи рай і Пресвяту Діву в єдиному семантичному 
ключі.  Візуальне мистецтво зображує мить Благовіщення відповідно до біблійного 
тексту – Пречисту Богородицю і Архангела в оточенні кількох малих Ангелів, який тримає 
квітку білої лілеї, що означає благу новину (на прикладі картини французького художника 
Філіпа де Шампеня «Благовіщення» (1644 р.). Цікаво, що інтерпретація Благовіщення в 
Йоаникія Ґалятовського є близькою до теми Успіння. Про це свідчить картина «Успіння 
Пресвятої Богородиці» (1475 – 1476 рр.) італійського художника Франческо Ботічінні, на 
якій Пречиста Богородиця зображена поруч із ієрархічною структурою дев’яти 
Ангельських Хорів.  

Ключові слова: образ Раю, Йоаникій Ґалятовський, Благовіщення, Діва Марія, 
Ангельські Хори. 
 
Liliia Bomko, PhD student, Lviv Ivan Franko National University (Ukraine) 

 

Лілія Бомко, аспірант, Львівський національний університет імені Івана Франка (Україна) 

 
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-9799-9479 
 
Received: 22-04-2019 
Advance Access Published: December, 2019 

 
 
 
 


